
 1 

Transmisión y renovación. Desafíos de la permanencia 

Rabino Dr.  Mordejai Maarabi 

 

Con el arribo del mes de Tamuz inauguramos un tiempo singular en la vida del 

pueblo judío. Me refiero a la dimensión espiritual, oculta la mayor de las veces 

por cierto, no perceptible con facilidad, ya que la realidad –si alguien está 

pensando en las horas cruciales que vive Medinat Israel hoy-, está clara y a la 

vista. 

 

“Beshivá asar bó nishtabrú haLujot” gime desde algún lugar nuestra Torá Oral, y 

eso significa una señal, un antes y un después en la vida de toda una nación.  

Tamuz lleva el signo del quiebre, del quebranto y la ruptura. Se quiebran las 

Tablas, se quebranta un vínculo y se rompe un diálogo, esa conexión derivada de 

la Palabra traducida en la piedra. 

 

Las palabras “Ele HaDevarím asher diber HaShem” –diez en total- que 

descendieron con fuego blanco sobre fuego negro al decir del Midrash, cedieron 

su lugar al silencio. El D’s revelado pasó a ser el D’s oculto, y con su ocultez, la 

Palabra dejó de ser. 

 

‘Fuimos merecedores de recibir las Segundas Tablas, sólo a partir que fueron 

rotas las primeras y tras haber hallado la fuerza para juntar cada uno de los 

pedacitos de las primeras hechos añicos’, sentenciaba el eminente sabio 

contemporáneo, Rab Iosef Dov HaLevi Soloveitchik, ZTS”L. 

Aprender de nuestros fracasos, nos concede la posiblidad de recoger una a una 

las frustraciones y armar la verdadera imagen residual: recomponer el cuerpo y 

reestructurar el alma.  

Moshé Rabenu lo sabe. Rearmar la imagen distorsionada de su pueblo 

pasa sólo por retomar la Palabra, hacerla audible y perpetuarla. 

Así implora a D’s para hallar el Perdón y una vez alcanzado, la Palabra habrá de 

fluir...La trasmisión ocupará el centro de la vida del pueblo judío, que 

camina hacia su tierra aprendiendo a cada paso el contenido de los días. Los 

presentes, los que vendrán, y la experiencia del pasado. 

 



 2 

Las Tablas rotas se suplen con otras Tablas. El contenido – el eje 

trasmisional- es idéntico. Allí la Eternidad del texto...  

Se renuevan sólo los materiales... “Pesol lejá shené lujot abaním 

karishoním”, le pide D’s  Moshé. “Alísate para ti dos tablas de piedra como las 

primeras”. Allí, en las Segundas Tablas –Lujot Shniím-, nuestro lugar pasa a ser 

descubierto a través de la tarea de nuestro maestro...Moshé Rabenu, nuestro 

maestro...Traer consigo el material indispensable. Y reproducir la enseñanza. 

Una lección básica en el tema que recorre transversalmente la historia misma del 

ser judío. Lo constante y lo que se renueva.  

Tal es el fluir de la educación. Tal es la educación que fluye...Al decir del Sefer 

Devarím: “Tizal katal imratí...” – ‘fluirá com el rocío Mi Palabra’ dice D’s. Como el 

rocío cotidiano, el de siempre, pero que cae cada amanecer...   

 

Si por un instante nos permitimos dejar el Monte Sinaí y trasladarnos a otras 

piedras, hablamos de aquellas piedras que fueron desechas e incineradas por el 

enemigo de turno.  

Nos referimos a Piedras Fundacionales. Aquellas que formaban el esqueleto pero 

que sostenían el alma viviente de un pueblo.  

Nuestro Bet HaMikdash en Ierushaláim. También allí cupo el silencio. El fuego y 

la espada ocuparon su escenario. 

¿Cómo juntamos entonces las piedras? Ezrá y Nejemiá sabían que si una vez el 

Santuario había sido destruido, lo podría ser una segunda. Así y todo lo 

construyeron y se reconstruyeron. Sagrada fue la tarea de los “shabei Tzión”. Los 

retornantes. Los que nunca se fueron...  

Pero había algo que se debería trasladar. Algo debería quedar más allá de 

cualquier destrucción y desolación. Fue entonces el deber de prepararse para la 

nueva tarea.  

Llevar la Torá al corazón del pueblo. Sus hogares. Sus padres y sus hijos. “Y 

leyeron del Libro, traducido y con explicaciones, “vaiabinu bamikrá” –y 

comprendieron, dice el versículo ‘BaMikrá’... MIKRÁ...el texto, la lectura, el 

llamado- posibilidades recurrentes en una sola y misma palabra. 

Transmitir para Ezrá y Nejemiá fue Transferir. Educar fue materia de 

familia. Comprender lo aprendido su puesta en marcha, y su modelación en el 

tiempo, el deber de esa y todas las generaciones venideras...”Dor dor vedorshav, 

dor dor vajajamav...”, es elocuente. 



 3 

 

Así los hechos. Cuando nos asomamos al mes de Tamuz decíamos, nos 

replanteamos sobre el quehacer educativo y sus protagonistas. Torá es Horaá. 

Es Enseñanza y concepción a la vez. Porque cada vez que se la enseña, se 

nace. Es un proceso que se renueva con la fuerza de los días, porque educar 

es compartir la Creación del Universo.  

 

Educar es crear alguien, y así como D’s “renueva con Su Bondad cada día la 

Obra del Bereshit” al decir de nuestra plegaria matutina, así nosotros, 

recreamos al otro cuando le trasmitimos. Y le damos a luz. “Col 

hamelamed Torá leben javeró, keilu ieladó”. ‘Todo aquel que enseña Torá al hijo 

de su prójimo, es como si él mismo le hubiera dado a luz’.  

Menuda tarea la del educador. En todo tiempo y en todos los tiempos, es 

iluminar y poder dar a luz... 

 

¿Cómo encender la luz en el otro? ¿Cómo lograr que esa luz, después, refracte y 

se disperse en miles de chispas que a su vez, acerquen, de su calor y de su 

saber, de su ser y de su presencia, en el otro, su talmid, alumno que en el 

tiempo retorna como hijo? 

 

Dos opciones se nos ocurre en este esbelto y bello entorno de morím y morot, 

mencionar a partir de nuestro texto –la Mikrá que decíamos antes- a fin de 

disponer todos de una lectura y también de un llamado, elementos 

esenciales en el arte del jinuj –educación que inaugura en todos los tiempos 

que se conjugue este verbo- el valor inclaudicable del sentido propio de 

“Lejanej”, que traducimos como educar y como inaugurar...Es decir, los 

equivalentes de transmitir y  renovar. 

Pero el Jinuj es ante todo una sabiduría que requiere de estudio. Jojmá 

hadoreshet limud... 

Pero antes se impone aclarar algo: evocamos la rotura de las Tablas –Lujot 

HaBrit- y no como un evento que fue solo lamentado por nuestros maestros. 

“Ve jatabtí al haLujot et Hadevarím asher haiú al haLujot harishoním asher 

shibarta” (Ki Tisa, 34:1). “Asher shibarta...¡Iashar cojajá sheshibarta!”, enseñan 

los sabios del Midrash. 



 4 

‘Y escribire en la Segundas Tablas, las Palabras que estaban en las Tablas 

Primeras que rompiste’ . “Que rompiste”...¡Mereces ser alabado por haberlas 

roto!”. Tal la perspectiva del Midrash. 

Aprender de los fracasos, es también capitalizar un mandamiento.  

 

Shamor -el cuidar- veZajor –el recuerdo activo del estudio, bedibur ejad neemrú. 

Fueron pronunciados al unísono.  

Hay que saber cuidar lo que recibimos. El buen cuidar  -‘Shamor’ que 

curiosamente quiere decir también observar y cumplir un mandamiento- 

nos conduce a una mejor transmisión. A no dudarlo... 

Y entonces, a fin de no sólo evocar el resultado –doloroso en primera instancia 

por lo acontecido con las Tablas-, veamos la predisposición que reinó y unificó al 

pueblo judío en Sinai. 

“Bajodesh hashelishí, letzet bene Israel meeretz Mitsraim, baiom hazé bau 

midbar Sinai” relata nuestra Torá. El tercer mes, contado desde la salida de 

Egipto es el tiempo total. 

  

Sin embargo, el texto, nos llama (ahí el sentido de ‘Mikrá’), a ver un poco más: 

“Baiom Hazé”, ‘en este día’ sugiere la Torá, marcándonos un tiempo singular. 

Semáticamente hablando, debería haber dicho ‘Baiom Hahú’, en aquel día, y está 

claro. Pero nuestro sabio y único Rashí, apela al Midrash para enseñar: ‘¿Y por 

qué dice baiom hazé’? Para decirte: que las palabras de la Torá te sean cada día 

como nuevas ante tus ojos’.  

 

No hay transmisión sin renovación. Y esto, en la antesala misma de recibir la 

Torá. ‘Que cada día te sean como nuevas ante tus ojos’ impacta en nuestras 

retinas y memorias en lo cotidiano...  

 

Dos opciones hablábamos hace unos minutos donde plasmar tal vez nuestras 

ideas acerca del iluminar en la trasmisión y del dar a luz en la educación, confío 

lo recuerden. 

 

Permítannos allegarnos al texto y ver con él hacia dónde debemos dirigir los 

esfuerzos, en este apasionante, diario y digno desafío educativo. 

Aquí la primera opción: 



 5 

Cuando nuestra Torá nos educa respecto al Santuario Móvil erigido en el desierto 

“Ohel Moed”, una tarea principiaba a todas las que se llevarían a cabo en él. 

El encargado, casualmente, debería ser Aharón haCohen, ningún otro. “Pues los 

labios del Cohen guardarán el conocimiento” decía Malají, el último de los 

profetas. ‘Ki sifté cohen ishmerú dáat, veTora iebakshú mipíhu’. Ishmerú, verbo 

shamor.  

 

Cuidar el conocimiento...imagen que sólo un profeta puede provocar. Y 

después, el mandato: y la Torá pediréis, buscaréis de su boca... 

Allí el Cohen, sumo sacerdote, el más elevado entre los hombres, el elegido 

digamos. Lo es, en tanto y en cuanto, todo su sacerdocio se traduce en ser un 

buen moré...nada más pero nada menos. El referente porque es el que 

sabe. Y hay que buscarlo. 

 

Aclarada la elección, veamos cuál era su primera tarea en ese ámbito sagrado. 

“Daber el Aharon veamartá elav: BeHaaloteja et hanerot, el mul penéi hamenorá 

iaíru shivat hanerot...” (Bemidbar, Behaalotejá) 

‘Cuando enciendas las velas, frente a la faz de la menorá alumbrarán las siete 

candelas’. 

 

Respecto al tiempo: 

“Veikjú eleja shemen zait zaj katit lamaor lehaalot ner tamid...iaaroj otó 

Aharón meerev ad boker lifné HaShem tamid”. (Vaikrá sof Perashat Emor). 

Respecto a la tarea singular: 

“Behetibó et hanerot iaktirena...ubehaalot Aharón  et hanerot bein haarbáim 

iaktirena”... (Shemot, sof perashat Tetsavé). 

 

‘Behaalotejá’. Rashí explica que ‘por cuanto la llama tiende a subir, está escrito 

en vez de lehadlik –encender-, el término de ‘aliá’, y propone: “shetzarij 

lehadlik ad shetehé shalhebet olá meeléha...”. 

 

Hay que encender hasta que la llama cobre fuerza y elevación por sí misma. 

Esta idea la aplica, en forma excepcional, el Rab Shimshon Refael Hirsch de 

bendita memoria, respecto al modelo educativo: 



 6 

Debemos como maestros enceder el fuego en nuestros alumnos. Hasta que 

tengan vuelo propio. Que el fuego cobre propia vida. No puede faltar el aceite 

nunca. No hay que descuidar la ‘Hatabat haNerot’, el hacerles bien a las velas 

(un buen encendido), pero hay que darles la capacidad de desarrollar sus propias 

fuerzas...Allí se impone ser prescindentes. 

 

Aunque no del todo. “Vehaiú eineja root et moréja”. ‘Que tus ojos siempre vean 

a tus maestros’.  Ver a los maestros no habla de corporalidad. No es posible 

siempre. Significa que, ante un dilema, puedas pensar y resolver: ¿Cómo hubiera 

hecho mi maestro para resolver esto? Tener siempre presente al maestro, es el 

rescate del olvido y la recompensa de la educación en el judaísmo. 

 

El aceite debe ser “zaj’ pide la Torá. Fresco. Recién exprimido. Se requiere 

siempre renovar nuestro saber y nuestros contenidos. Sólo así se puede 

encender la Luz verdadera. Y pura. Y clara.  

Nuestros contenidos, para la transmisión deben ser frescos. Eso garantizará una 

buena “alimentación” para el cuerpo espiritual de nuestros alumnos e hijos. 

“Katit laMaor”. Machacado totalmente debe ser el olivo. Una y otra vez, hasta 

lograr que fluya su contenido. Líquido esencial del cual se enciende la Luz. Torá, 

junto con Horaá –educación- es por sobre todo: Orá...Luz. Torá zó Orá. 

 

Tener un alumno no es posesionarnos de él. Es concederle de nosotros la 

vitalidad del fuego, para que se eleve por sus propios medios. Un buen alumno 

no es aquel que repite todo lo que su maestro le enseñó...Sino y por sobre todo, 

que crea, deduce más y más saber de cuanto recibió. “Maaián hamitgaber”en la 

figura del Pirké Avot.. ‘Fuentes de aguas surgentes’. Así lo explica Rab Avigdor 

Nebentsal shlita, Rab de Ierushaláim ben haJomot.  

La figura y el saber del maestro están demostrados. No hace falta ya descripción. 

 

Y una segunda opción: 

Un texto conocido por todos. Que ahora lo usaremos como ‘pretexto’ para 

nuestra ponencia: hablamos del ‘Shemá Israel’. 

Así leemos en su primer perashá (Deuteronomio Cap. 6:5-6): “Las Palabras que 

Yo te prescribo hoy (grabarás) en tu corazón...veshinantám lebaneja, vedibarta 

bam, beshibteja bebeiteja, ublejtejá baderej...”.  Queda medianamente claro que 



 7 

para acceder al mundo de las Mitzvot que D-s nos ordena, no basta con que sólo 

nosotros seamos los que la sepamos. Lo primero es elemental: “grabarás en tu 

corazón”- para entonces, y sólo entonces, comenzar la difícil tarea de transmitir 

al otro. Allí nace otro tiempo: sólo después de haber intentado el “diálogo 

educativo” con nuestro pequeños, el tiempo de: “vedibartá bam” – 

“meditarás en ellas”, volver a hablarlas, repensarlas, en proceso constante de 

elaboración... 

 

Difícil la tarea del educador. Gran responsabilidad para el padre y la madre judíos 

ante todo... En la segunda perashá del Shemá, nos encontraremos con un 

texto similar que a primera vista, sugeriría una reiteración. Pero grande será la 

sorpresa que nos llevaremos, pues cada versículo, cada palabra – aunque 

repetida – provoca una nueva dimensión interpretativa en el mundo de la 

exégesis bíblica.  

“Y las enseñaréis a vuestros hijos, hablando sobre ellas...” –‘Velimadtem otam et 

benejém ledaber bam’.  

 

El valor educación es en tanto y en cuanto tenga como punto de partida el hogar 

judío, al igual que la primera perashá del “Shemá”. 

Rambán, Rabí Moshé ben Najmán Gerondi (Gerona 1195 – Israel 1270), en 

su comentario, nos brinda una brillante definición:  

...Éste versículo viene aquí para agregar el vocablo ‘Ledaber bam’ – ‘Hablando de 

ellas’. Pues allí  (en referencia a la primera parte del Shemá) nos ordenó: ‘Ve-

dibartá bam’ – ‘Y hablarás de ellas’  (‘estando en tu casa...’).  

Por lo tanto, en esta segunda sección de ‘Keriat Shemá’ agrega que les 

enseñemos a nuestros hijos, hasta que ellos mismos –nuestros pequeños- 

hablen sobre ellas a cada hora y en todo momento. (Veamos el 

“Ledaber”...infinitivo).  



 8 

 “Por eso también aquí menciona el verbo ‘ve-limadtem otam’ – ‘y las enseñarás 

a ellos’, mientras que ‘allí’ empleó el término: ‘ve-shinantám (‘leshanen’ plantea 

la reiteración, de ‘ lashón shení’);mientras que en esta sección ‘y las enseñaréis’ 

se refiere a: ‘....hasta que ellos aprendan y las sepan, y las comprendan en todos 

sus sentidos, de modo que hablen contigo en todos los momentos.... por todas 

las generaciones. Y aquél que sea inteligente, comprenderá’ “.  

Así nos entrega Rambán uno de los ocultos secretos y pilares para una 

educación deseada y verdadera. No es suficiente con que el docente le cuente a 

sus alumnos sobre las mitsvot o sobre la historia de nuestro pueblo, así como no 

será suficiente con que el alumno se siente y escuche y asienta con su cabeza, 

como si entendiese y captara la lección. Una educación pasiva carece de sentido, 

de sabor. Aquel maestro que imparte Torá a “quien escucha mas no habla”, no 

enseña adecuadamente ni educa con amor. 

Nuestro sabio aboga por una enseñanza creativa, por una educación  cuya 

finalidad última sea influir sobre el educando induciéndolo a pensar y a hablar de 

ello para perpetuar. Y no sólo por una etapa educativa, sea la primaria, la 

secundaria, la universitaria, o acaso la Ieshivá misma, sino aún después de 

finalizados sus estudios, deberá continuar “hablando de y sobre ellas”, hasta que 

las enseñe a otros.  

 

Así también lo entendieron nuestros maestros, al sentenciar (Pirké Avot,  Cap. 6: 

“Kinián Torá”): 

“...El conocimiento para adquirir la Torá requiere... preguntar y responder... 

escuchar para progresar... estudiar para poder enseñar...”  

El Seforno acota brevemente, al concepto de “Velimadtem”: ‘Harguilu et 

benejem bemitsvot’. Enseñar es hacer posible el ‘herguel’. Acostumbrar a la 

acción. Que me sea familiar. 

 

Llegamos hasta aquí, en estos días, para compartir. La mesa, el texto, el estudio 

y la imaginación. 

Aprender a enseñar, enseñar a aprender judaísmo es la consigna. Diría 

sumándome humildemente a los organizadores, es la cuestión...Como afirmaba 

el literato. 

 



 9 

“LILMOD ULELAMED...”. Lo primero a percibir es que nuestro verbo del 

aprendizaje, comienza con la letra LAMED...ella misma guarda todo el 

saber...¿Podemos notarlo? 

  

Y porque la ‘Lamed’, en su versión de la Torá –ashurít-, invariablemente se 

escribe de arriba para abajo...Y es la consonante, la letra más alta de todo 

nuestro alef-bet... 

¡Cuántas coincidencias!! ¿Nos querrá decir algo todo esto? Creo que sí. Más allá 

de cualquier afán interpretativo, veamos lo que tenemos delante: 

  

La letra del aprendizaje constante, que va y que viene por los renglones del 

saber, ella misma abarca el sentido propio y total del estudio: ‘Lamed’ es su 

nombre; Imperativo del estudio... 

Ella se escribe, por el artesano Sofer, desde arriba hacia abajo, porque nos trae 

del ‘rocío del Cielo’ –“Mital HaShamáim”- del Morador de los Cielos, hasta llegar a 

lo más bajo: ‘las grosuras de la tierra’- “mishemané haarets”-; 

Es la letra más alta, porque desde nuestro asiento –del educador y del 

educando-, en el aula, en la casa, en el camino, trazamos una línea que tiene sus 

propios movimientos, hasta alcanzar lo recóndito de los profundos Cielos...Ella 

conecta ‘Shamaim vaArets’... 

 

Hoy venimos a subirnos a esta letra, cuyo valor total, es 74...Lamed, lamed, 

mem, dalet. Número que se asocia a otra palabra hebrea. Con la feliz 

coincidencia que esa palabra es: ‘Ed’...testigo. 

 

Transmitir el testimonio. Renovar el Pacto. Lilmod ulelamed...Nada más simple 

que eso. Nada más hermoso que eso. 

 


